Svätý Otec František

Poďakovanie  kňazom za kreativitu ich spojenia s veriacimi 15. 3. 2020
Evanjeliová stať tretej pôstnej nedele je o stretnutí Ježiša so Samaritánkou. Je na ceste so svojimi učeníkmi a zastavujú sa pri studni v Samárii. Samaritánov Židia považovali za heretikov a veľmi nimi pohŕdali, ako obyvateľmi druhej kategórie. Ježiš je unavený a smädný. Prichádza akási žena, aby si nabrala vody a on ju žiada: „Daj sa mi napiť“. Týmto spôsobom, zbúraním každej zábrany, začína rozhovor, v ktorom tejto žene odhaľuje tajomstvo živej vody, t. j. Ducha Svätého, Božieho daru. 

Stredobodom rozhovoru Ježiša so Samaritánkou je voda. Na jednej strane, voda ako podstatný prvok pre život, ktorý zaháňa smäd tela a udržuje život. Na druhej strane je tu voda ako symbol Božej milosti, ktorá dáva večný život. V biblickej tradícii je Boh prameňom živej vody – tak to hovoria Žalmy, Proroci –: vzdialenie sa od Boha, prameňa živej vody, a od jeho Zákona prináša to najhoršie sucho. Taká je skúsenosť izraelského ľudu na púšti. Počas dlhého putovania za slobodou ľud, vyprahnutý smädom, šomre proti Mojžišovi a proti Bohu, že nemá vody. A tak, z vôle Božej, Mojžiš vyvedie vodu zo skaly na znak Božej prozreteľnosti, ktorou sprevádza svoj ľud a dáva mu život (porov. Ex 17,1-7).

A apoštol Pavol vysvetľuje skalu, z ktorej na púšti tiekla voda, ako symbol Krista. On je tou tajomnou postavou prítomnou uprostred putujúceho Božieho ľudu. Kristus je totiž Chrámom, z ktorého, podľa prorockých videní, vyviera Duch Svätý, t. j. živá voda, ktorá očisťuje a dáva život. 

Kto je smädný po spáse, môže si ju zadarmo nabrať u Ježiša, a Duch Svätý sa v ňom stane prameňom večného života v plnosti. Prísľub živej vody, ktorý Ježiš dal Samaritánke sa stal skutočnosťou v jeho Veľkej noci: z jeho zraneného boku vyšla „krv a voda“ (Jn 19,34). Kristus, zabitý a vzkriesený Baránok, je prameň, z ktorého vyviera Duch Svätý, ktorý odpúšťa hriechy a dáva nový život.

Tak ako Samaritánka, ktokoľvek sa stretne so živým Ježišom, cíti potrebu vyrozprávať to ostatným, aby všetci mohli vyhlásiť, že Ježiš „je naozaj Spasiteľ sveta“ (Jn 4,42), ako to napokon urobili aj krajania tej ženy. Aj my, stvorení k novému životu v krste, sme povolaní vydávať svedectvo o živote a nádeji, ktorá je v nás. 

Ak naše hľadanie a náš smäd nájdu svoje utíšenie v Kristovi, dáme najavo, že spása nespočíva vo „veciach“ tohto sveta, ktoré nakoniec aj tak spôsobujú sucho, ale v Tom, ktorý nás miloval a stále nás miluje: v Ježišovi, našom Spasiteľovi, v živej vode, ktorú nám ponúka.

Ježišov rozhovor so Samaritánkou 15. 3. 2020 – ranná homília
Ježišov rozhovor so Samaritánkou podáva niečo, čo sa udialo: stretnutie Ježiša s istou ženou, hriešnicou. Po prvý raz v Evanjeliu tu Ježiš dáva na známosť svoju totožnosť. A dáva to vedieť hriešnici, ktorá mala odvahu povedať mu pravdu. A potom išla ohlasovať Ježiša. Nie s teologickými argumentmi, ako to azda chcela v rozhovore s Ježišom, ale so svojou pravdivosťou. A tá jej pravdivosť je tým, čo ju posväcuje, ospravedlňuje. Nedá sa byť Ježišovými učeníkmi bez našej pravdivosti v tom, kým sme.

Žena Samaritánka má odvahu zhovárať sa so židom Ježišom – tieto dva národy sa medzi sebou nezhovárali –, má odvahu zaujímať sa o Ježišovu ponuku, o tú vodu, pretože vedela, že je smädná. Mala odvahu vyznať svoje slabosti, svoje hriechy; ba dokonca odvahu použiť svoj vlastný príbeh na zaručenie vierohodnosti, že ten dotyčný je prorokom: „Povedal mi všetko, čo som porobila“.

Pán vždy chce dialóg s priehľadnosťou, bez ukrývania, bez dvojitých úmyslov: „Takýto som“.  Takto hovorím s Pánom, taký aký som, s pravdivosťou. A takto, vychádzajúc z mojej pravdivosti, mocou Ducha Svätého nachádzam pravdu: že Pán je Spasiteľ, ten, ktorý prišiel, aby ma spasil, aby nás spasil.

Tento tak priezračný dialóg medzi Ježišom a ženou vrcholí vo vyznaní Ježišovej mesiášskej podstaty a v obrátení sa obyvateľov Samárie, v Pánovom pohľade na to „belejúce sa pole“, ktoré k nemu prichádza, keďže je čas na žatvu. Kiež nám Pán dá milosť modliť sa vždy s pravdivosťou, obracať sa na neho s pravdou o mne, nie s pravdou tých druhých, nie s pravdami vydestilovanými v argumentáciách: „Je to tak, mala som piatich mužov, toto je tá moja pravda (porov. v. 17-18).“

Posolstvo na 35. svetový deň mládeže – v origináli vydané 11. 2. 2020
Zakaždým, keď pri putovaní narazíme na dôležitý míľnik, je to pre nás od Boha i od života výzva na nový začiatok. Vy mladí ste v tom odborníkmi! Radi cestujete, konfrontujete sa s novými miestami a dovtedy nevidenými tvárami. Radi prežívate nové skúsenosti. 

Témou SDM v Lisabone bude: Mária sa vydala na cestu a ponáhľala sa (porov. Lk 1, 39). V dvoch rokoch, ktoré stretnutiu predchádzajú, sa chcem spolu s vami zamýšľať nad inými dvoma biblickými textami: v roku 2020 – „Mládenec, hovorím ti, vstaň!“  (Lk 7, 14) a v roku 2021 – Vstaň, lebo ťa ustanovím za svedka toho, čo si videl  (Sk 26, 16).

Výraz „vstať“ zahŕňa aj význam „zodvihnúť sa“, „zobudiť sa“, „povstať k životu“. Toto sloveso sa periodicky opakuje v exhortácii Christus vivit (Kristus žije), ktorú som vám venoval po synode v roku 2018 a ktorú vám Cirkev spolu so záverečným dokumentom zo synody ponúka ako maják, ktorý má osvetľovať cesty vášho života. Z celého srdca dúfam, že putovanie, ktoré vás povedie do Lisabonu, bude spojené s veľkým úsilím celej Cirkvi implementovať tieto dva dokumenty, ktoré majú byť orientáciou pre animátorov pastorácie mládeže.

Prejdime teraz k tohoročnej téme: „Mládenec, hovorím ti, vstaň!“ (Lk 7, 14). Tento verš z evanjelia som citoval aj v Christus vivit: „Ak si stratil vnútornú silu, sny, nadšenie, nádej a veľkodušnosť, pred tebou sa objavuje Ježiš, ako sa objavil pred mŕtvym synom vdovy, a celou svojou mocou vzkrieseného Pána ťa povzbudzuje: ,Mládenec, hovorím ti, vstaň!ʻ“ (Christus vivit, 20).

Ježiš pri vstupe do mesta Naim v Galilei a stretáva pohrebný sprievod s mŕtvym mladíkom, jediným synom matky, ktorá bola vdova. Ježišovi sa tejto ženy veľmi uľútilo, preto spravil zázrak a vzkriesil jej syna. No zázraku predchádzali isté Ježišove vnútorné postoje a gestá: „Keď ju Pán uvidel, bolo mu jej ľúto a povedal jej: ,Neplač!ʻ Potom pristúpil a dotkol sa már. Nosiči zastali…“ (Lk 7, 13 – 14). Pristavme sa tu a skúsme sa zamyslieť nad Pánovými gestami a slovami.

Ježiš sa zahľadí na pohrebný sprievod pri meste Naim, a to pozorne, nie len tak, nezúčastnene. Uprostred zástupu si všimne ženu, ktorá nesmierne trpí. Jeho pohľad je základom pre stretnutie, je zdrojom nového života. Netreba veľa slov. A aký je môj pohľad? Hľadím pozorne alebo len zbežne, akoby som prehliadal tisíce fotografií v mojom mobile či na sociálnej sieti? 

Koľkokrát sa nám dnes prihodí, že sme očitými svedkami mnohých udalostí bez toho, aby sme ich bezprostredne prežili! Často je našou prvou reakciou odfotiť danú scénu mobilom, bez toho, aby sme sa unúvali pozrieť do očí ľuďom, ktorým sa to deje.

Okolo nás, no často aj v nás, sa stretávame so skutočnosťou smrti: fyzickej, duchovnej, citovej, sociálnej. Naozaj to vedome reflektujeme alebo len jednoducho akceptujeme, že sa to deje? Existuje niečo, čo by sme mohli urobiť, aby sme navrátili život?

Mám na mysli mnohé negatívne situácie, ktoré prežívajú vaši rovesníci. Niektorí dnes ohrozujú svoj život napríklad zahrávaním si s extrémnymi zážitkami. Iní sú zasa „mŕtvi“ pretože pociťujú beznádej. Počul som jednu dievčinu vravieť: „U svojich priateliek si všímam, že stratili túžbu zapojiť sa do niečoho, nemajú odvahu dvihnúť sa“. 

Žiaľ, aj medzi mladými sa šíri depresia, ktorá v niektorých prípadoch vedie dokonca k pokušeniu vziať si život. Koľko je situácií, v ktorých vládne apatia, v ktorých sa utápame v priepasti úzkostí a výčitiek! Koľkí mladí plačú bez toho, aby niekto počul výkrik ich duše! Vôkol nich sú často roztržité, ľahostajné pohľady ľudí, ktorí si chcú užiť svoju happy hour, a preto si držia odstup.

Existujú takí, čo živoria na povrchu, považujú sa za živých, ale vnútri sú mŕtvi. Môžu mať dvadsať rokov a pritom viesť život, ktorý ide dolu vodou a nezodpovedá ich vlastnej dôstojnosti. Všetko sa zužuje len na „prežívanie“ a na snahu o kúsok potešenia: trochu zábavy, kúsok pozornosti a citovej náklonnosti od druhých... 

Rozšírený je aj digitálny narcizmus, ktorý ovplyvňuje tak mladých, ako aj dospelých. Mnohí tak žijú! Niektorí z nich možno vdychovali vôkol seba materializmus ľudí, ktorí myslia iba na zarábanie peňazí a zariaďovanie sa, akoby to boli jediné ciele života. Z dlhodobého hľadiska sa nevyhnutne objaví otupenie, apatia, čoraz znepokojujúcejšia nechuť k životu.

Negatívne stavy môžu byť vyvolané aj osobnými zlyhaniami, keď niečo, na čom nám záleží, už nejde dopredu a nedosahujeme výsledky, v aké sme dúfali. Môže sa tak stať v súvislosti so školou, športovými alebo umeleckými ambíciami... Koniec jedného „sna“ môže spôsobiť, že sa cítime mŕtvi. Neúspechy však patria k životu každého človeka a niekedy sa môžu ukázať dokonca ako prejav milosti! 

Často sa niečo, o čom si myslíme, že nám prinesie šťastie, ukáže len ilúziou, modlou. Takéto modly od nás všetko požadujú a robia z nás otrokov, ale nič nám za to nedajú. A napokon sa rozbijú a ostane po nich len prach a dym. V tomto zmysle, ak búrajú naše modly, sú neúspechy dobrom, aj keď nám spôsobia utrpenie.

Mohli by sme pokračovať a menovať ďalšie situácie fyzickej a morálnej smrti, v ktorých sa môžu mladí ľudia ocitnúť, ako sú napr. závislosti, kriminalita, bieda, vážna choroba... No nechám na vás, aby ste si sami uvedomili, čo vo vás, alebo v niekom blízko vás, spôsobilo v súčasnosti či minulosti „smrť“. Zároveň si spomeňte na mládenca z evanjelia, ktorý bol skutočne mŕtvy a vrátil sa do života, pretože sa na neho pozrel Niekto, kto chcel, aby žil. Toto sa môže stať aj dnes a aj hociktorý iný deň.

Sväté písmo často hovorí o vnútornom postoji tých, ktorých sa bolesť druhých dotkla až „do najhlbšieho vnútra“. Ježišovo pohnutie mu dovoľuje mať účasť na živote toho druhého. Berie na seba jeho núdzu. Bolesť tejto matky, ktorá ide pochovať syna pri meste Naim, sa stáva jeho bolesťou. Smrť jej syna sa stáva jeho smrťou.

Pri mnohých príležitostiach vy mladí ukazujete, že viete spolu-cítiť. Stačí vidieť, koľkí z vás sa veľkodušne obetujú, keď si to okolnosti vyžadujú. Niet takého nešťastia, zemetrasenia, záplav, kde by neboli zástupy mladých dobrovoľníkov, ochotných pomáhať.  Aj veľká mobilizácia mladých ľudí, ktorí chcú brániť stvorenie, svedčí o vašej schopnosti zachytiť plač zeme.

Drahí mladí, nenechajte si vziať citlivosť! Nech vždy počujete stony tých, čo trpia; nechajte sa pohnúť plačúcimi a zomierajúcimi v dnešnom svete. „Isté skutočnosti života možno vidieť len očami umytými slzami“ (Christus vivit, 76). Ak dokážete plakať s plačúcimi, ste skutočne šťastní. 

Mnohým mladým chýbajú príležitosti, mnohí znášajú násilie a prenasledovanie. Kiež sa ich rany stanú aj vašimi ranami a budete nositeľmi nádeje v tomto svete. Budete môcť povedať bratovi či sestre: „Vstaň, nie si sám“. A dáte mu okúsiť, že Boh Otec nás miluje a že Ježiš je jeho rukou, napriahnutou, aby nás pozdvihla.  

Ježiš sa pristavil pri pohrebnom sprievode. Priblížil sa, stal sa blížnym. Blízkosť nás vedie ďalej a stáva sa odvážnym gestom, aby ten druhý žil. Ide o prorocké gesto. To Ježišov dotyk, dotyk Živého, odovzdáva život. Dotyk, ktorý do mŕtveho tela mládenca vleje Ducha Svätého a znovu rozbehne jeho životné funkcie.

Tento dotyk preniká do smutnej a beznádejnej skutočnosti. Je to dotyk Boha, ktorý sprostredkuje aj pravá ľudská láska a ktorý otvára nepredstaviteľné priestory pre slobodu, dôstojnosť, nádej a nový život v plnosti. Účinnosť tohto Ježišovho gesta je nevypočítateľná a pripomína nám, že aj jednoduchý, no konkrétny znak blízkosti môže prebudiť sily vzkriesenia.

Áno, aj vy mladí sa môžete priblížiť k realite bolesti a smrti, s ktorou sa stretnete, môžete sa jej dotknúť a prebudiť život ako Ježiš. Vďaka Duchu Svätému je to možné, ak ste prv vy sami boli dotknutí Jeho láskou a ak vaše srdce zmäklo po zakúsení jeho dobroty voči vám. Ak teda cítite vo svojom vnútri vášnivú Božiu lásku ku každému živému stvoreniu – osobitne voči všetkým hladným, smädným, chorým, nahým, väzneným – vtedy sa k nim môžete priblížiť ako On, dotknúť sa ich ako On a odovzdať Jeho život tým vašim priateľom, ktorí sú vnútri mŕtvi, trpia alebo stratili vieru a nádej.

Evanjelium nespomína meno mládenca, ktorého Ježiš vzkriesil v Naime. To je pre čitateľa výzva, aby sa s ním stotožnil. Ježiš hovorí o tebe, o mne, o každom z nás, a hovorí: „Vstaň!“. Dobre vieme, že aj my kresťania padáme a  zakaždým znovu musíme vstávať. Iba ten, čo nekráča, nepadne, ale ten zasa nejde ani vpred. 

Preto potrebujeme prijať pomoc, ktorú nám Kristus ponúka a uskutočniť akt viery v Boha. Prvým krokom je akceptovať, že treba znovu vstať. Nový život, ktorý nám On daruje, bude dobrý a hodný žitia, pretože bude nesený niekým, kto nás bude sprevádzať aj v budúcnosti, bez toho, aby nás opustil, kto nám bude pomáhať, aby sme svoj život prežili dôstojne a plodne. Ide skutočne o nové stvorenie, nový zrod, nie o nejakú psychologickú zmenu. 

Vo chvíľach ťažkostí budú mnohí z vás pravdepodobne cítiť, že si opakujú „magické“ slová, ktoré sú dnes v móde a ktoré by mali všetko vyriešiť: „Musíš veriť v seba samého“; „musíš nájsť zdroj v sebe“; „musíš si uvedomovať svoju pozitívnu silu“... Ale všetko to sú iba slová a pre toho, kto je vnútri skutočne mŕtvy, nefungujú. Kristovo slovo má inú, nekonečne mocnejšiu silu. Je to Božie a stvoriteľské slovo, ktoré jediné môže znovu priniesť život tam, kde už vyhasol.

Mládenec, ktorého Ježiš vzkriesil, ako uvádza evanjelium, „začal hovoriť“ (Lk 7, 15). Prvá reakcia človeka, ktorého sa dotkol Kristus a vrátil ho do života, je rozprávať a bez strachu a komplexov prejaviť, čo má na srdci, svoju osobnosť, svoje túžby, svoje potreby, svoje sny. Možno to prv nikdy neurobil, lebo bol presvedčený, že by ho nikto nepochopil!

Hovoriť značí tiež nadviazať vzťah s druhými. Keď sme „mŕtvi“, uzavierame sa do seba, prerušujeme vzťahy, alebo sa stávame povrchnými, falošnými, pokrytcami. Keď nám Ježiš znovu dáva život, „vracia“ nás druhým, ako vrátil mŕtveho mládenca z Naimu jeho matke.

Dnes síce často existuje „spojenie“, avšak nie komunikácia. Nerozumné používanie elektronických zariadení môže spôsobiť, že budeme stále „prilepení“ k obrazovke. Vychádzajúc z Ježišovho slova: „Vstaň!“ by som chcel spolu s vami mladými týmto posolstvom vyzvať aj na kultúrne obrátenie. Nech vďaka nám v kultúre, ktorá chce, aby mladí boli izolovaní a ponorení do virtuálnych svetov, obieha toto Ježišovo slovo: „Vstaň!“. 

Je tu výzva otvoriť sa realite, ktorá vysoko prevyšuje tú virtuálnu. Neznamená to, že chceme znehodnocovať technológie, ale chceme ich používať ako prostriedok, a nie ako cieľ. „Vstaň“ značí aj „snívaj“, „riskuj“, „usiluj sa zmeniť svet“, znovu zapáľ svoje túžby, medituj o nebi, o hviezdach, o svete vo svojom vnútri. „Vstaň a staň sa tým, kým si!“. Vďaka tomuto posolstvu mnohé vyhasnuté tváre mladých ľudí okolo nás ožijú a stanú sa krajšími, než akákoľvek virtuálna realita.

Ak ty daruješ život, niekto ho prijme. Mladá dievčina povedala: „Vstaň z pohovky, ak vidíš niečo pekné a rozhodni sa to robiť aj ty“. To, čo je pekné, vyvoláva zaľúbenie. A ak sa mladý človek do niečoho – alebo lepšie do niekoho – zaľúbi, napokon vstane a ide robiť veľké veci; z toho, kto bol mŕtvy, sa môže stať Kristov svedok, ktorý mu venuje svoj život.

Drahí mladí, aké sú vaše záľuby a vaše sny? Umožnite im prejaviť sa a prostredníctvom nich ponúknete svetu, Cirkvi a druhým mladým niečo pekné v duchovnej, umeleckej či sociálnej oblasti. Znovu vám aj v mojom rodnom jazyku opakujem: hagan lìo!

Nechajte sa počuť! Od iného mladého človeka som počul vyjadrenie: „Ak by bol Ježiš jedným z tých, čo sa starajú len o svoje veci, syn vdovy by nebol vzkriesený“. Vzkriesenie mládenca navrátilo jeho matke. V tejto matke môžeme vidieť Máriu, našu Matku, ktorej zverujeme všetkých mladých sveta. V nej môžeme spoznať aj Cirkev, ktorá chce s láskou prijať každého mladého človeka, nikoho nevynímajúc. Prosme teda Máriu za Cirkev, aby bola vždy matkou svojich detí, ktoré sú mŕtve, aby plakala a prosila za ich znovuzrodenie. Pretože s každým zomierajúcim dieťaťom zomiera aj Cirkev a s každým vzkrieseným aj ona povstáva k životu.

---

Aby Boží dar bol pre nás naozaj darom  13.3. 2020 – ranná homília
Obe čítania sú proroctvom o Pánovom umučení. Jozef, predaný ako otrok za dvadsať strieborných a odovzdaný pohanom. A Ježišovo podobenstvo, ktoré jasným symbolom hovorí o zabití Syna. Tento príbeh človeka, ktorý vlastnil pôdu, vysadil vinicu, a urobil to veľmi starostlivo: obohnal ju plotom, vykopal v nej lis a postavil vežu. Urobil to dobre. Potom ju prenajal vinohradníkom a odcestoval.

Toto je Boží ľud. Pán si vybral tento ľud, ide tu o vyvolenie tých ľudí. Je to vyvolený ľud. A tiež je tu prísľub: „Napredujte. Ty si mojím ľudom“ - prisľúbenie dané Abrahámovi. A tiež je tu zmluva uzavretá s ľudom na hore Sinaj. Ľud si má vždy uchovávať v pamäti to vyvolenie - že je vyvoleným ľudom -, ten prísľub - aby hľadeli vpred s nádejou - a tú zmluvu, aby žili každý deň s vernosťou.

Ale v tomto podobenstve sa odohráva to, že keď príde čas na zber úrody, títo ľudia zabúdajú, že oni nie sú vlastníkmi: „Ale vinohradníci jeho sluhov pochytali; jedného zbili, iného zabili, ďalšieho ukameňovali. Znova poslal iných sluhov, viac ako predtým, ale aj s nimi urobili podobne.“ Zaiste tu Ježiš dáva vidieť – hovoril vtedy k zákonníkom – ako zákonníci zaobchádzali s prorokmi.

„Napokon k nim poslal svojho syna,“ lebo si myslel, že k jeho vlastnému synovi budú mať úctu. „Ale keď vinohradníci zazreli syna, povedali si: ‚To je dedič. Poďte, zabime ho a jeho dedičstvo bude naše!‘“.

Ukradli si dedičstvo, s ktorým to bolo inak. Je to príbeh nevernosti, nevernosti vyvoleniu, nevernosti prísľubu, nevernosti zmluve, ktorá je darom. Vyvolenie, prísľub a zmluva sú Božím darom. Ide o nevernosť voči daru od Boha: nepochopiť, že tu ide o dar a vziať si ho ako vlastníctvo.

Títo ľudia si ten dar privlastnili a odobrali mu tento charakter daru, aby ho premenili na vlastníctvo v zmysle „moje“. A dar, ktorý je bohatstvom, otvorenosťou, ktorý je požehnaním, bol uzatvorený, daný do klietky doktríny množstva zákonov. Bol zideologizovaný. A takto dar stratil svoju prirodzenosť daru, dostal sa do podoby ideológie. Predovšetkým moralistickej ideológie plnej predpisov, a aj smiešnej, keďže sa znižuje ku kazuistike v každej veci.

Privlastnili si dar. Toto je ten veľký hriech. Je to hriech zabudnutia na to, že sám Boh sa pre nás stal darom, že toto nám Boh dal ako dar, a zabudnutím na to sa urobiť pánmi, vlastníkmi. A prísľub nie je už viac prísľubom, vyvolenie nie je viac vyvolením – je to vykladať si zmluvu tak, ako sa mi páči, ideologizovane.

V tomto postoji, tu v Evanjeliu, vidím azda počiatok klerikalizmu, ktorý je zvrátenosťou, ktorý neustále popiera gratuitné (zdarma darované, nezištné, plne slobodné – pozn. prekl.) Božie vyvolenie, gratuitnú Božiu zmluvu, gratuitný Boží prísľub. Zabúda na gratuitu zjavenia, zabúda, že Boh sa zjavil ako dar, stal sa darom pre nás a my ho musíme dávať, ukazovať ho ostatným ako dar, nie ako naše vlastníctvo.

Klerikalizmus nie je vecou iba dnešných dní, strnulosť (rigídnosť) nie je vecou tejto doby, bola už v čase Ježiša. A Ježiš bude ďalej pokračovať vo vysvetľovaní podobenstiev – toto je 21. kapitola – bude pokračovať s odsúdením až po vyústenie v 23. kapitole, kde sa ukazuje Boží hnev voči tým, ktorí si ten dar berú ako vlastníctvo a znižujú jeho bohatstvo na ideologické vrtochy svojho myslenia.

Prosme dnes Pána o milosť prijímať dar tak ako dar a odovzdávať ten dar ďalej ako dar, nie ako vlastníctvo, nie sektárskym spôsobom, nie spôsobom rigídnym či „klerikalistickým“

Blahoslavení lační a smädní po spravodlivosti  11. 3. 2020 - katechéza 
Sväté písmo hovorí o bolesti chudobných a utláčaných, ktorú Boh pozná a zdieľa. Pretože počul volanie z útlaku, vystupujúce od synov Izraela (Ex 3,7-10), zostúpil, aby vyslobodil svoj ľud. Ale hlad a smäd po spravodlivosti, o ktorom nám hovorí Pán, je ešte hlbší než legitímna potreba ľudskej spravodlivosti, ktorú každý človek nosí vo svojom srdci.

V „reči na vrchu“ hovorí Ježiš o spravodlivosti väčšej než ľudské právo alebo osobná dokonalosť, keď hovorí: „Ak vaša spravodlivosť nebude väčšia ako spravodlivosť zákonníkov a farizejov, nevojdete do nebeského kráľovstva“ (Mt 5,20). A toto je spravodlivosť, ktorá pochádza od Boha.

V Písme nájdeme vyjadrenie smädu hlbšieho než ten fyzický, čo je túžbou, sídliacou v koreni nášho bytia. Je tu vnútorný smäd, vnútorný hlad, nepokoj. V každom srdci, dokonca i v ľuďoch najskazenejších a vzdialených od dobra, je ukryté prahnutie po svetle, hoci by sa nachádzalo pod sutinami klamstiev a omylov, ale vždy je tu smäd po pravde a dobre, čo je smäd po Bohu. To Duch Svätý podnecuje tento smäd: to On je tou živou vodou, ktorá uhnietila náš prach, to On je tým stvoriteľským dychom, ktorý jej dal život.

Cirkev je poslaná ohlasovať všetkým Božie slovo, preniknutá Duchom Svätým, pretože evanjelium Ježiša Krista je tou najväčšou spravodlivosťou, akú možno ponúknuť srdcu ľudstva, ktoré ju životne potrebuje, i keď si to neuvedomuje. Keď muž a žena sa vezmú a majú v úmysle konať niečo veľké a pekné, a ak si uchovávajú tento smäd živým, vždy nájdu cestu ako napredovať, uprostred problémov, s pomocou Milosti. Aj mladí majú tento hlad, a nesmú ho stratiť! Je treba chrániť a živiť v srdciach detí túto túžbu po láske, nežnosti a prijatí, ktorú vyjadrujú vo svojich úprimných a radostných nadšeniach.

Každý človek je povolaný znovu objaviť, čo naozaj zaváži, čo naozaj potrebuje, na čom spočíva dobrý život, a zároveň aj čo je druhoradé a čoho sa dá pokojne zriecť.

Ježiš ohlasuje v blahoslavenstve o lačných a smädných po spravodlivosti, že existuje smäd, ktorý nesklame; smäd, ktorý, ak bude vypočutý, bude nasýtený a vždy dôjde k dobrému koncu, pretože zodpovedá samotnému srdcu Boha, jeho Svätému Duchu, ktorý je láska, a aj tomu semiačku, ktoré zasial Duch Svätý do našich sŕdc. Nech nám Pán dá túto milosť: mať tento smäd po spravodlivosti, čo je práve touto túžbou nájsť ho, vidieť Boha a konať dobro druhým.

Diabol má dvojaký štýl - zvádzanie i zúrivosť  12. 3. 2020  - ranná homília
Prvé čítanie, úryvok z Knihy proroka Jeremiáša, je naozaj proroctvom o umučení Pána. Čo si hovoria nepriatelia? „Poďte, znemožnime ho v reči, nerobme si nič zo všetkých jeho slov. Vytvárajme mu prekážky.“ Nevravia: „Premôžme ho, skoncujme s ním.“ Nie, ale sťažiť mu život, trápiť ho. Je to utrpenie proroka, ale je v tom proroctvo o Ježišovi.

Sám Ježiš nám o tom hovorí v evanjeliu: „Hľa, vystupujeme do Jeruzalema a Syn človeka bude vydaný veľkňazom a zákonníkom. Odsúdia ho na smrť a vydajú pohanom, aby ho vysmiali, zbičovali a ukrižovali...“. Nie je to iba nejaký rozsudok smrti: tu je niečo viac. Je tu ponižovanie, je tu surová zúrivosť. A ak je zúrivosť pri prenasledovaní nejakého kresťana, je to démon.

Démon má dva štýly: zvádzanie sľubmi sveta, ako to chcel urobiť s Ježišom na púšti, zviesť ho a zvodmi zmeniť vykupiteľský plán, a ak toto nefunguje, použije zúrivosť. Démon nemá zábrany. Jeho pýcha je tak veľká, že sa snaží ničiť, a zničiť tak, že sa vyžíva v ničení so zúrivosťou.

Pomyslime na prenasledovanie toľkých svätých, mnohých kresťanov, ktorých nielenže zabijú, ale ich trápia a snažia sa ich až do konca všemožným spôsobom ponížiť. Nemiešajme si jednoduché sociálne, politické, či náboženské prenasledovanie so zúrivosťou diabla. Diabol sa rozzúri, aby ničil. Pomyslime na Apokalypsu (Zjavenie sv. Jána): chce zožrať dieťa ženy, ktoré sa chystá narodiť.

Dvaja zločinci, ktorí boli ukrižovaní s Ježišom, boli odsúdení, ukrižovaní a nechali ich zomrieť pokojne. Nikto ich nepotupoval: to nebolo zaujímavé. Potupovanie bolo iba pre Ježiša, proti Ježišovi. Ježiš hovorí apoštolom, že bude odsúdený na smrť, ale bude vysmievaný, zbičovaný, ukrižovaný... Urobia si z neho posmech.

A cesta ako sa vyhnúť zúrivosti diabla, tomuto ruinovaniu, je svetský duch, to, o čo prosí pre svojich synov matka Zebedejovcov. Ježiš hovorí o ponižovaní, ktoré je jeho vlastným osudom, a oni ho tam žiadajú o okázalosť, o moc. Márnosť, svetský duch je práve tou cestou, ktorú diabol ponúka, aby nás odklonil od Kristovho kríža. Sebarealizácia, karierizmus, svetský úspech: toto sú všetky nekresťanské cesty, sú to všetky cesty ako zastrieť Kristov kríž.

Nech nám Pán dá milosť vedieť rozpoznať, kedy nás zlý duch chce zničiť so zúrivosťou, a kedy nás rovnaký duch chce utešovať svetskými okázalosťami, márnosťou. Ale nezabudnime: keď ide o zúrivosť, je to nenávisť, pomsta porazeného diabla. Je to tak v Cirkvi až dodnes. Pomyslime na mnohých kresťanov, ako sú kruto prenasledovaní. V týchto dňoch hovorila denná tlač o Asii Bibiovej: deväť rokov utrpenia vo väzení. Toto je zúrivosť diabla. Nech nám Pán dá milosť rozlíšiť cestu Pána, ktorou je kríž, od cesty sveta, ktorou je márnosť, zovňajšok, kamufláž.

Hovorme s Pánom o našich hriechoch  10. 3. 2020  - ranná homília
Včera nám Božie slovo dalo ponaučenie, aby sme rozpoznali naše hriechy a vyznali ich, no nielen mysľou, ale srdcom, s duchom zahanbenia. S hanbou ako tým najušľachtilejším postojom pred Bohom ohľadom našich hriechov. A dnes Pán volá všetkých nás hriešnikov, aby sme s ním viedli dialóg, pretože hriech nás uzatvára do seba, vedie nás k ukrývaniu pravdy o nás vo vnútri. Toto sa prihodilo Adamovi a Eve: po hriechu sa ukryli, pretože cítili hanbu, boli nahí.

Hriešnik, keď cíti hanbu, má potom pokušenie ukryť sa. A Pán volá: «Príďte, budeme sa pravotiť» - pohovorme si o tvojom hriechu, hovorme o tvojej situácii, nebojte sa. A pokračuje: «Keby boli vaše hriechy ako šarlát, zbelejú ako sneh, a keby boli červené sťa purpur, budú ako vlna.» Príďte, pretože ja dokážem zmeniť všetko, hovorí nám Pán, nemajte strach prísť a hovoriť, buďte odvážni aj vo vašich biedach.

Prichádza mi na myseľ onen svätec, ktorý bol veľkým kajúcnikom, mnoho sa modlil. A stále sa usiloval dať Pánovi to, čo od neho Pán žiadal. Ale Pán nebol spokojný. Jedného dňa sa na Pána až akoby nazlostil, tento svätec bol totiž dosť svojráznej povahy. A hovorí Pánovi: „Ale Pane, ja ti nerozumiem, dávam ti všetko, úplne, a ty si stále akýsi nespokojný, akoby niečo chýbalo. Čo chýba?“ -  „Daj mi svoje hriechy, to je to, čo chýba.“

Je tu jedna pasca pre hriešnika. Namiesto toho, aby sme išli hovoriť s Pánom, tvárime sa, že nie sme hriešnikmi. To je to, za čo Pán karhal zákonníkov. Vonkajškovosť, prázdna sláva. Zakrývať pravdu nášho srdca prázdnou slávou. Prázdna sláva nikdy neuzdraví! Je jedovatá, šíri sa, zanášajúc ti chorobu do srdca, privádzajúc ťa k tej tvrdosti srdca, ktorá ti vraví: „Ale nie, nechoď za Pánom. Nechoď, zostaň sebou.“

Prázdna sláva je práve tým miestom, kde sa zatvárame pred Pánovým volaním. Avšak Pánovo pozvanie je otcovské, bratské: „Príďte! Hovorme spolu, pohovorme si. Veď napokon, ja dokážem zmeniť tvoj život z červenej na bielu.“ Kiež nám toto Pánovo slovo dodá odvahu. Kiež sa naša modlitba stane skutočnou modlitbou. O našich záležitostiach, o našich hriechoch, o našich biedach hovorme s Pánom. On vie, čo sme zač. My to vieme, ale prázdna sláva nás zakaždým zvádza to zakrývať. Nech nám Pán pomôže.

Prosme o milosť hanbiť sa za hriechy  9.3.2020  -  ranná homília
Prvé čítanie z proroka Daniela je vyznaním hriechov. Ľud si priznáva, že zhrešil... Zhrešili sme, konali sme ničomne a žili bezbožne; vzopreli sme sa a odklonili od tvojich nariadení a od tvojich ustanovení. Neposlúchali sme tvojich sluhov, prorokov, ktorí v tvojom mene hovorili k našim kráľom, našim kniežatám, našim otcom i všetkému ľudu krajiny.» Ide tu o vyznanie hriechov, uznanie toho, že sme zhrešili.

Keď sa pripravujeme prijať sviatosť zmierenia, musíme urobiť to, čo sa nazýva spytovanie svedomia a pred Bohom vidieť to, čo som vykonal: zhrešil som. Rozpoznať a uznať si hriech. Ale toto rozpoznanie hriechu nemôže byť len urobením si zoznamu hriechov rozumovým spôsobom, povedať si „zhrešil som“, potom to poviem otcovi a otec mi odpustí. Toto by ostávalo len v hlave. Skutočné vyznanie hriechov musí zostať v srdci.

Ísť sa vyspovedať nie je iba povedať kňazovi tento zoznam, urobil som toto, toto a toto... a potom idem preč, je mi odpustené. Chce to o krok viac, ktorým je vyznanie našich bied, ale od srdca; čiže tak, aby mi ten zoznam, ktorý som si urobil o zlých veciach, zostúpil do srdca. A takto to robí Daniel, prorok: „Tebe, Pane, pristane spravodlivosť a nám zahanbená tvár.“

Keď rozpoznáme svoj hriech, prichádza nám pocit hanby: „Hanbím sa, že som to urobil. Prosíme Ťa o odpustenie s hanbou. A hanba za naše hriechy je milosťou, musíme o ňu prosiť: Pane, daj mi cítiť hanbu“. Ak niekto stratil hanbu, stráca morálnu autoritu, stráca rešpekt u druhých. Je to nehanebník. To isté sa deje voči Bohu: Hanba nám. Tebe spravodlivosť, a nám zahanbenie.“

Keď nemáme len spomienku, len záznam hriechov, ktoré sme vykonali, ale aj pocit hanby, toto sa dotýka srdca Boha a on odpovedá milosrdenstvom. [...] Prosme dnes o milosť hanby: hanbiť sa za naše hriechy. Nech nám všetkým Pán udelí túto milosť.“

Povzbudenie v boji s vírusom 8. 3. 2020  - Anjel Pána
Evanjelium (Mt 17,1-9) nám ponúka príbeh Ježišovho premenenia. Ježiš berie so sebou Petra, Jakuba a Jána a vystupuje na vysoký vrch, symbol blízkosti s Bohom, aby ich otvoril pre plnšie pochopenie tajomstva svojej osoby, že bude musieť trpieť, umrieť a potom vstane z mŕtvych. Ježiš im totiž začal hovoriť o utrpení, smrti a zmŕtvychvstaní, ktoré ho čakajú, ale učeníci nedokázali prijať túto perspektívu. A preto, keď prídu na vrchol hory, Ježiš sa pohrúži do modlitby a pred trojicou učeníkov sa premení: ako hovorí Evanjelium, „tvár mu zažiarila sťa slnko a odev mu zbelel ako svetlo“ (v. 2).

Nezvyčajnou udalosťou Premenenia sú traja učeníci povolaní rozpoznať v Ježišovi Božieho Syna žiariaceho slávou. Týmto sa posunuli v poznaní svojho Učiteľa a uvedomili si, že ľudský výraz nevyjadruje celú jeho podstatu; ich očiam bol zjavený nadpozemský a božský rozmer Ježiša. Nebeský Otec potvrdzuje Ježišovo „uvedenie do úradu“, uskutočnené už v deň krstu v Jordáne, a pozýva učeníkov počúvať Ho a nasledovať.

Zo skupiny Dvanástich si Ježiš vyberá a berie so sebou na vrch premenenia iba Petra, Jakuba a Jána. Vyhradzuje im privilégium byť prítomní pri Jeho premenení. Ale prečo si volí práve týchto troch? Lebo sú svätejší? Nie. Veď Peter ho v hodine svojej skúšky zaprie; a dvojica bratov Jakub a Ján si bude žiadať prvé miesta v Jeho kráľovstve. Ježiš ale nerobí výber podľa našich kritérií, ale podľa svojho plánu lásky.

Ježišova láska je bez hraníc a On si vyberá Petra, Jakuba a Jána ako svedkov svojho premenenia v súlade s týmto plánom lásky. Ide teda ničím nepodmienenú voľbu, o slobodnú iniciatívu, Božské priateľstvo, ktoré nežiada nič na oplátku. A tak ako povolal troch učeníkov na vrch Tabor, tak aj dnes volá niektorých, aby mu boli blízko, aby mohli vydávať svedectvo. Byť svedkami Ježiša je dar, ktorý sme si nezaslúžili. Cítime sa nehodní, no nemôžeme sa stiahnuť späť s ospravedlnením, že sme neschopní.

My sme neboli na hore Tábor, nevideli sme na vlastné oči žiariť Ježišovu tvár ako slnko. Napriek tomu aj nám bolo odovzdané Slovo spásy, bola nám darovaná viera a zakúsili sme, rozličnými spôsobmi, radosť zo stretnutia s Ježišom. Aj nám Ježiš hovorí: „Vstaňte a nebojte sa“ (Mt 17,7).

Na tomto svete, poznačenom egoizmom a chamtivosťou, Božie svetlo zatieňujú každodenné starosti. Často hovoríme: nemám čas na modlitbu, nie som schopný vykonávať nejakú službu vo farnosti, odpovedať na žiadosti ostatných. Avšak nesmieme zabúdať, že krstom, ktorý sme prijali, sme sa stali svedkami, nie pre naše schopnosti, ale skrze dar Ducha Svätého.

Pokušenia alternatívnych ciest voči tým Božím  1. 3. 2020 - Anjel Pána 1. pôstnej nedele
Ježiš sa pripravuje na začiatok svojej misie ohlasovateľa Nebeského kráľovstva a  tak ako už pred ním Mojžiš a Eliáš v Starom zákone, robí to štyridsaťdenným pôstom. Vstupuje do „Veľkého pôstu“. Na konci tohto obdobia sa vynára pokušiteľ, diabol, ktorý sa tri razy snaží dostať Ježiša do úzkych. 

Prvé pokušenie naráža na to, že Ježiš cíti hlad. Diabol mu navrhuje, nech sa z kameňov stanú chleby. Je to výzva. Ale Ježišova odpoveď je jasná. Odvoláva sa na Mojžiša, ktorý pripomína izraelskému ľudu dlhé putovanie púšťou, pri ktorom sa naučil, že jeho život je závislý od Božieho slova.

Po prvom pokúšaní na púsšti diabol robí druhý pokus, a to prefíkanejšie. Už aj on cituje Sväté písmo. Stratégia je jasná: ak máš takú dôveru v Božiu moc, tak si to vyskúšaj, veď i Písmo samotné hovorí, že ťa zachránia anjeli. No ani v tomto prípade sa Ježiš nenechá zmiasť, lebo ten, kto verí, vie, že sa nepatrí Boha podrobovať skúške, ale treba sa zveriť do jeho dobroty. 

Tretie pokušenie Ježiša na púšti odhaľuje skutočné zmýšľanie diabla. Keďže príchod Nebeského kráľovstva značí začiatok jeho porážky, diabol by chcel Ježiša odradiť od Jeho poslania, ponúkajúc Mu perspektívu politického mesianizmu. Ale Ježiš odmieta idolatriu moci a ľudskej slávy a nakoniec odoženie pokušiteľa. A v tom momente k Ježišovi, ktorý je verný tomu, čo mu zveril Otec, prišli anjeli, aby mu posluhovali.

Ježiš s diablom nediskutuje. Odpovedá diablovi Božím slovom, nie svojím slovom. V pokušení neraz začíname diskutovať s pokušením, viesť dialóg s diablom: „Áno, veď môžem spraviť to či ono, potom sa vyspovedám; a ešte toto, aj to ďalšie...“ Nikdy neveďme dialóg s diablom. Ježiš má na diabla dva spôsoby: zaháňa ho preč, alebo, ako v tomto prípade, odpovedá Božím slovom. Buďte na pozore: nikdy nediskutujme s pokušením, nikdy neveďme dialóg s diablom.

Aj dnes Satan vstupuje do života ľudí, aby ich pokúšal svojimi lákavými návrhmi; mieša svoj hlas s mnohými inými hlasmi, ktoré sa snažia „domestikovať si“ svedomie. Z viacerých strán prichádzajú odkazy, ktoré navádzajú „nechať sa pokúšať“ kvôli opojnému zážitku z previnenia. Ježišova skúsenosť nás učí, že pokušenie je pokus vydať sa cestami alternatívnymi voči Božím cestám:

„Ale veď to urob, to nie je problém, Boh ti potom odpustí! Dopraj si deň obveselenia...“ To sú tie alternatívne cesty, ktoré nám dávajú pocit sebestačnosti, baživého užívania si života. Ale toto všetko je iba ilúzia: veľmi skoro prídeme na to, že čím viac sme vzdialení od Boha, tým viac sa cítime bezbranní a bezmocní pred veľkými problémami existencie.

Panna Mária, matka toho, ktorý rozšliapal hlavu hadovi, nech nám pomáha, aby sme boli ostražití voči pokušeniam, nepodľahli žiadnej modle tohto sveta a nasledovali Ježiša v boji proti zlu. A aj my víťazne obstojíme tak ako Ježiš.

***
